
The	
  Cockney	
  Yiddish	
  Podcast	
  –	
  Episode	
  5	
  transcript	
  
Translated	
  from	
  Yiddish	
  to	
  English	
  

	
  
Vivi:	
  Hello	
  and	
  welcome	
  to	
  our	
  podcast	
  Cockney-­‐Yiddish.	
  Usually,	
  the	
  episodes	
  are	
  in	
  
English,	
  but	
  this	
  one	
  will	
  be	
  in	
  Yiddish.	
  You	
  can	
  listen	
  to	
  the	
  other	
  six	
  episodes	
  with	
  the	
  
same	
  name	
  Cockney	
  Yiddish	
  wherever	
  you	
  find	
  your	
  podcasts.	
  And	
  you	
  can	
  find	
  and	
  
download	
  all	
  the	
  texts	
  of	
  the	
  stories	
  and	
  songs	
  in	
  Yiddish	
  and	
  English	
  on	
  the	
  Cockney	
  
Yiddish	
  website	
  www.	
  Cockneyyiddish.org.	
  
	
  
Today	
  we	
  will	
  look	
  at	
  how	
  Yiddish	
  language	
  and	
  culture	
  became	
  intertwined	
  with	
  the	
  
English	
  language	
  and	
  British	
  culture.	
  This	
  is	
  an	
  old	
  story	
  of	
  immigration:	
  Jews	
  travelling	
  
around	
  the	
  world	
  to	
  find	
  a	
  country	
  that	
  would	
  become	
  a	
  secure	
  home	
  without	
  
antisemitism	
  and	
  with	
  the	
  opportunity	
  to	
  earn	
  a	
  living.	
  And	
  they	
  brought	
  their	
  Eastern	
  
European	
  Yiddish	
  language	
  culture	
  with	
  them.	
  
	
  
From	
  the	
  1880s,	
  when	
  many	
  Jewish	
  immigrants	
  were	
  fleeing	
  Eastern	
  Europe	
  for	
  
America,	
  a	
  significant	
  number	
  arrived	
  in	
  England	
  and,	
  in	
  particular,	
  London.	
  There	
  was	
  
quite	
  a	
  large	
  community	
  of	
  over	
  100,000	
  immigrant	
  Jews	
  in	
  the	
  East	
  End	
  of	
  London.	
  In	
  
England	
  there	
  was	
  already	
  a	
  wealthier	
  English	
  speaking	
  community	
  and	
  they	
  wanted	
  
the	
  new	
  povert-­‐stricken	
  immigrants	
  to	
  acculturate	
  to	
  British	
  norms	
  as	
  quickly	
  as	
  
possible.	
  The	
  immigrants	
  also	
  wanted	
  that,	
  but	
  not	
  to	
  lose	
  their	
  culture	
  in	
  the	
  process	
  .	
  
The	
  immigrants	
  became	
  experts	
  at	
  speaking	
  two	
  or	
  more	
  languages	
  and	
  switching	
  
between	
  different	
  cultures.	
  
	
  
Our	
  guest	
  today	
  is	
  Sima	
  Beeri,	
  one	
  of	
  the	
  most	
  popular	
  Yiddish	
  teachers	
  in	
  London	
  and	
  a	
  
very	
  good	
  friend.	
  So	
  Sima	
  I	
  think	
  that	
  turning	
  cultural	
  somersaults	
  and	
  moving	
  between	
  
languages	
  is	
  not	
  new	
  for	
  you.	
  
	
  
Sima:	
  No.	
  Hello.	
  It	
  is	
  indeed	
  not	
  new	
  for	
  me.	
  I	
  have	
  moved	
  across	
  many	
  countries	
  and	
  
had	
  to	
  learn	
  many	
  new	
  languages.	
  It	
  is	
  exactly	
  what	
  you’re	
  saying,	
  and	
  is	
  very	
  moving	
  for	
  
me,	
  just	
  as	
  it	
  was	
  for	
  the	
  old	
  immigrants	
  that	
  came	
  both	
  here	
  and	
  to	
  America.	
  
	
  
Vivi:	
  Can	
  you	
  tell	
  us	
  a	
  little	
  about	
  your	
  own	
  experience	
  of	
  two	
  languages	
  as	
  a	
  child,	
  and	
  
later	
  learning	
  another,	
  and	
  another?	
  
	
  
Sima:	
  Those	
  that	
  don’t	
  know	
  me,	
  I	
  come	
  from	
  Lithuania.	
  I	
  was	
  born	
  in	
  Kovno	
  (Kaunas)	
  
and	
  when	
  I	
  was	
  12	
  we	
  moved	
  to	
  Israel,	
  and	
  there	
  for	
  the	
  first	
  time	
  I	
  came	
  across	
  a	
  new	
  
language	
  with	
  a	
  new	
  culture.	
  But	
  a	
  12	
  year	
  old	
  Sima	
  thought	
  that	
  she’d	
  come	
  to	
  Israel	
  
and	
  because	
  I	
  knew	
  Yiddish	
  from	
  home,	
  I’d	
  also	
  feel	
  at	
  home	
  in	
  Israel.	
  But	
  I	
  found	
  quite	
  
another	
  thing,	
  that	
  in	
  Israel	
  people	
  did	
  not	
  want	
  to	
  speak	
  Yiddish	
  at	
  all	
  –	
  not	
  speak,	
  not	
  
hear,	
  not	
  have	
  an	
  awareness	
  of	
  Yiddish.	
  
	
  
Vivi:	
  But	
  before	
  you	
  say	
  a	
  bit	
  more	
  about	
  that,	
  what	
  was	
  the	
  situation	
  in	
  Lithuania	
  with	
  
languages?	
  What	
  did	
  you	
  speak?	
  
	
  
Sima:	
  At	
  that	
  time,	
  Lithuania	
  was	
  Soviet.	
  At	
  home	
  we	
  only	
  spoke	
  Yiddish.	
  My	
  parents	
  
were	
  some	
  of	
  the	
  people	
  that	
  wanted	
  their	
  children	
  to	
  know	
  Yiddish.	
  So	
  everyone	
  at	
  
home	
  only	
  spoke	
  Yiddish.	
  But	
  being	
  Kovno,	
  Lithuania,	
  outside	
  the	
  home	
  we	
  spoke	
  
Lithuanian,	
  so	
  Lithuanian	
  is	
  my	
  second	
  language.	
  I	
  began	
  learning	
  Lithuanian	
  in	
  school,	
  
but	
  because	
  it	
  was	
  the	
  USSR	
  the	
  second	
  language	
  in	
  school,	
  was	
  Russian,	
  so	
  that	
  was	
  my	
  
third	
  language.	
  And	
  when	
  I	
  arrived	
  in	
  Israel	
  I	
  had	
  to	
  start	
  learning	
  Hebrew.	
  And	
  this	
  was	
  
the	
  greatest	
  shock	
  of	
  my	
  life,	
  because	
  at	
  home,	
  I	
  read	
  Yiddish	
  and	
  I	
  thought	
  that	
  that	
  was	
  
a	
  language	
  that	
  was	
  simply	
  another	
  language	
  that	
  people	
  spoke,	
  so	
  when	
  I	
  came	
  to	
  Israel	
  
I	
  discovered	
  that	
  many	
  of	
  the	
  words	
  that	
  I	
  spoke	
  in	
  Yiddish	
  and	
  knew	
  as	
  Yiddish	
  words	
  



were	
  Hebrew	
  words.	
  And	
  that	
  was	
  a	
  real	
  shock	
  for	
  me.	
  It	
  was	
  the	
  first	
  time	
  that	
  I’d	
  come	
  
across	
  words	
  that	
  come	
  from	
  classical	
  Hebrew	
  and	
  I	
  finally	
  began	
  to	
  understand	
  what	
  
the	
  significance	
  of	
  those	
  words	
  were.	
  
	
  
Vivi:	
  That’s	
  very	
  interesting,	
  so	
  you	
  hadn’t	
  known	
  that	
  there	
  was	
  a	
  new	
  modern	
  Hebrew	
  
because	
  the	
  Hebrew	
  words	
  in	
  yiddish	
  are	
  classical	
  Hebrew.	
  
	
  
Sima:	
  Yes,	
  I	
  think	
  that	
  at	
  the	
  time	
  it	
  became	
  mixed	
  up	
  and	
  people	
  abroad[in	
  Israel]	
  spoke	
  
Hebrew	
  constantly,	
  but	
  the	
  words	
  that	
  we	
  knew	
  were	
  classical	
  Hebrew	
  words.	
  But	
  they	
  
weren’t	
  all	
  old	
  words,	
  that	
  was	
  also	
  mixed	
  up,	
  because	
  for	
  me	
  they	
  were	
  all	
  simply	
  
Yiddish	
  words.	
  And	
  because	
  I	
  didn’t	
  write	
  in	
  Yiddish	
  at	
  that	
  time,	
  I	
  didn’t	
  see	
  the	
  
difference	
  between	
  written	
  language	
  and	
  spoken	
  language.	
  	
  
	
  
Vivi:	
  So	
  I	
  have	
  a	
  question	
  for	
  you	
  about	
  spoken	
  language.	
  Because	
  you	
  had	
  so	
  many	
  
languages,	
  did	
  you	
  mix	
  them	
  up,	
  or	
  use	
  a	
  word	
  from	
  one	
  language	
  in	
  another	
  language?	
  
	
  
Sima:	
  Of	
  course,	
  that’s	
  what	
  everyone	
  who	
  knows	
  more	
  than	
  one	
  language	
  does,	
  often	
  
using	
  a	
  word	
  that	
  suits	
  the	
  conversation	
  best	
  or	
  best	
  expresses	
  what	
  you	
  want	
  to	
  say.	
  At	
  
home	
  as	
  a	
  child,	
  we	
  spoke	
  more	
  than	
  these	
  three	
  languages.	
  My	
  parents	
  spoke	
  6	
  
languages	
  and	
  my	
  sister	
  also	
  spoke	
  a	
  few	
  languages	
  and	
  so	
  around	
  us	
  when	
  people	
  came	
  
to	
  visit	
  everyone	
  spoke	
  in	
  the	
  language	
  which	
  was	
  comfortable	
  for	
  them	
  and	
  everyone	
  
knew	
  all	
  the	
  languages.	
  It	
  was	
  simply	
  an	
  interesting	
  thing	
  that	
  around	
  a	
  table	
  when	
  we	
  
had	
  a	
  meal	
  or	
  a	
  discussion	
  everyone	
  spoke	
  in	
  their	
  own	
  language:	
  one	
  in	
  Russian,	
  
another	
  in	
  Yiddish,	
  another	
  in	
  Lithuanian,	
  however	
  they	
  thought.	
  
	
  
Vivi:	
  But	
  also,	
  did	
  you	
  use	
  specific	
  words	
  in	
  one	
  language	
  when	
  you	
  couldn’t	
  find	
  that	
  
word	
  in	
  another	
  language,	
  or	
  if	
  the	
  experience	
  or	
  the	
  exact	
  meaning	
  of	
  that	
  word	
  is	
  a	
  
little	
  different,	
  and	
  it’s	
  easier	
  to	
  use	
  a	
  word	
  in	
  another	
  language?	
  
	
  
Sima:	
  I	
  think	
  that	
  firstly,	
  people	
  didn’t	
  think	
  so	
  much	
  that	
  a	
  language	
  should	
  be	
  a	
  pure	
  
language.	
  When	
  you	
  speak,	
  the	
  speaking	
  happens	
  without	
  thinking,	
  but	
  when	
  you	
  speak	
  
about	
  a	
  particular	
  theme	
  and	
  there’s	
  a	
  specific	
  word	
  or	
  you	
  don’t	
  know	
  the	
  word	
  or	
  it’s	
  a	
  
specific	
  vocabulary	
  that	
  the	
  person	
  is	
  not	
  familiar	
  with,	
  Let’s	
  say	
  tailoring	
  or	
  computers	
  
today,	
  you	
  use	
  the	
  words	
  in	
  the	
  language	
  in	
  which	
  you	
  learned	
  that	
  trade.	
  
	
  
Vivi:	
  So	
  Sima,	
  when	
  you	
  came	
  to	
  England,	
  did	
  you	
  use	
  English	
  as	
  a	
  part	
  of	
  other	
  
languages?	
  
	
  
Sima:	
  Firstly,	
  when	
  I	
  came	
  to	
  England,	
  I	
  didn’t	
  know	
  any	
  English	
  and	
  I	
  had	
  to	
  learn	
  
English.	
  That	
  is,	
  for	
  me,	
  I	
  didn’t	
  know	
  how	
  to	
  put	
  in	
  English	
  words,	
  I	
  simply	
  didn’t	
  know	
  
the	
  language	
  well	
  enough.	
  Later	
  and	
  today	
  I	
  certainly	
  use	
  the	
  words	
  that	
  best	
  suit.	
  You	
  
have	
  in	
  your	
  mind,	
  you	
  remember,	
  that	
  you	
  want	
  to	
  discuss.	
  Often	
  it’s	
  a	
  concept	
  with	
  just	
  
one	
  word	
  or	
  a	
  concept	
  that	
  comes	
  from	
  a	
  particular	
  language,	
  and	
  so	
  you	
  use	
  the	
  word	
  
that	
  fits	
  in	
  most	
  closely.	
  
	
  
Vivi:	
  Great,	
  we’ll	
  look	
  at	
  this	
  a	
  bit	
  more	
  later.	
  Thank	
  you	
  Sima.	
  The	
  themes	
  of	
  language	
  
and	
  culture	
  in	
  a	
  new	
  country,	
  in	
  this	
  case,	
  England,	
  comes	
  up	
  in	
  many	
  texts	
  about	
  
London.	
  Today,	
  we	
  will	
  hear	
  parts	
  of	
  a	
  story	
  by	
  Katie	
  Brown	
  with	
  the	
  title	
  Christmas	
  
Presents.	
  Katie	
  Brown	
  was	
  a	
  very	
  popular	
  feuilletonist	
  in	
  London,	
  that	
  is	
  a	
  writer	
  of	
  
comic	
  sketches	
  that	
  were	
  published	
  in	
  the	
  newspapers.	
  This	
  story,	
  Christmas	
  Presents	
  
was	
  published	
  in	
  the	
  Di	
  tsayt	
  (The	
  Jewish	
  Times)	
  in	
  December	
  1949	
  –	
  but	
  there’s	
  also	
  a	
  
similar	
  version	
  published	
  in	
  1934.	
  So,	
  because	
  it	
  is	
  published	
  at	
  two	
  different	
  times,	
  we	
  
can	
  see	
  that	
  the	
  themes	
  were	
  still	
  relevant.	
  
	
  



It’s	
  a	
  story	
  that	
  I	
  read	
  from	
  time	
  to	
  time	
  in	
  workshops	
  because	
  it	
  humorously	
  describes	
  
the	
  cultural	
  tension	
  and	
  fear	
  that	
  immigrants	
  felt	
  that	
  they	
  might	
  lose	
  their	
  old	
  culture.	
  It	
  
contains	
  many	
  of	
  the	
  themes	
  that	
  make	
  up	
  this	
  whole	
  series	
  of	
  7	
  podcasts.	
  	
  This	
  year,	
  I	
  
read	
  the	
  story	
  to	
  the	
  Yiddish	
  group	
  of	
  the	
  Holocaust	
  Survivors	
  Centre	
  in	
  North	
  London.	
  
Before	
  I	
  read	
  the	
  story	
  to	
  them,	
  the	
  group	
  tried	
  to	
  read	
  the	
  title	
  [The	
  title	
  Christmas	
  
Presents	
  was	
  written	
  in	
  Yiddish	
  letters].	
  
	
  
Vivi:	
  What’s	
  written	
  here?	
  Who	
  can	
  read	
  Yiddish?	
  What’s	
  the	
  title?	
  
	
  
Yiddish	
  group	
  participants:	
  Kiktes…	
  krik…	
  kik…	
  kriktes…	
  a	
  krik…	
  
	
  
Vivi:	
  The	
  title	
  is	
  krismes	
  prezents	
  [laughter]	
  	
  
	
  
Yiddish	
  group:	
  I	
  can’t	
  see	
  that.	
  
	
  
Vivi:	
  Krismes	
  prezents	
  [laughter]	
  they	
  are	
  Yiddish	
  words	
  [laughter].	
  
	
  
Participant:	
  Very	
  Yiddish	
  

Vivi	
  [reading	
  the	
  story]:	
  I	
  don’t	
  know	
  what	
  it’s	
  like	
  in	
  other	
  Jewish	
  homes,	
  but	
  in	
  ours	
  I	
  
find	
  it	
  so	
  stressful	
  every	
  year	
  when	
  the	
  holy	
  festival	
  of	
  krismes	
  comes	
  round.	
  My	
  children	
  
simply	
  drive	
  me	
  crazy,	
  constantly	
  making	
  plans	
  for	
  how	
  to	
  celebrate	
  it.	
  First,	
  they	
  give	
  
me	
  an	
  ultimatum:	
  that	
  I	
  have	
  to	
  buy	
  each	
  of	
  them	
  a	
  krismes	
  prezent	
  [laughter]	
  if	
  I	
  don’t	
  
want	
  the	
  festival	
  to	
  be	
  ruined,	
  because	
  without	
  prezents,	
  krismes	
  isn’t	
  krismes.	
  And	
  
second,	
  we	
  have	
  to	
  celebrate	
  by	
  having	
  a	
  party	
  with	
  a	
  green	
  tree	
  and	
  red	
  lights,	
  just	
  like	
  
decent,	
  respectable	
  	
  
	
  
Participant:	
  People	
  
	
  
Vivi:	
  [reading]	
  Jews	
  [laughter].	
  
	
  
Participant:	
  Not	
  with	
  a	
  turkey.	
  
	
  
Vivi:	
  [reading	
  the	
  story]	
  While	
  I	
  don’t	
  like	
  the	
  idea	
  of	
  celebrating	
  krismes—it	
  was	
  never	
  
done	
  in	
  my	
  parents’	
  home	
  or	
  anywhere	
  in	
  my	
  family—I	
  never	
  say	
  anything	
  as	
  long	
  as	
  
they	
  celebrate	
  it	
  at	
  their	
  friends’	
  houses	
  where	
  they	
  were	
  invited.	
  Today,	
  however,	
  my	
  
Rachel	
  begged	
  me	
  to	
  throw	
  a	
  krismes	
  party	
  for	
  her	
  at	
  home.	
  [laughter].	
  She	
  said	
  that	
  
every	
  year	
  she	
  goes	
  to	
  her	
  friends’,	
  but	
  this	
  year,	
  she	
  wants	
  to	
  invite	
  her	
  friends	
  here.	
  I	
  
complained	
  and	
  protested	
  about	
  our	
  cramped	
  flat,	
  and	
  our	
  lack	
  of	
  money	
  in	
  these	
  hard	
  
times,	
  but	
  it	
  didn’t	
  help.	
  Indeed,	
  nothing	
  	
  
	
  
Participant:	
  Helped	
  [laughter]	
  	
  
	
  
Vivi	
  [reading]	
  helped,	
  and	
  I	
  had	
  to	
  submit	
  to	
  the	
  ultimatum.	
  From	
  then	
  on	
  I	
  didn’t	
  have	
  a	
  
moment’s	
  peace.	
  My	
  head	
  was	
  constantly	
  spinning,	
  thinking	
  about	
  how	
  to	
  organize	
  it	
  all,	
  
the	
  prezents	
  and	
  the	
  party,	
  because	
  a	
  promise	
  is	
  a	
  promise.	
  A	
  few	
  days	
  earlier	
  I’d	
  noticed	
  
a	
  large	
  poster	
  on	
  a	
  wall	
  in	
  Whitechapel	
  announcing	
  the	
  good	
  tidings	
  that,	
  at	
  this	
  place	
  on	
  
a	
  certain	
  day,	
  there’d	
  be	
  a	
  Hanukkah	
  bazaar	
  where	
  people	
  could	
  find	
  bargains,	
  with	
  the	
  
profits	
  [using	
  the	
  english	
  word	
  in	
  the	
  story]	
  going	
  to	
  an	
  important	
  cause.	
  	
  
	
  
Participant:	
  That’s	
  a	
  Yiddish	
  word,	
  profit?	
  
	
  
Vivi:	
  Aha,	
  she	
  uses	
  a	
  few	
  words	
  in	
  English	
  within	
  her	
  Yiddish	
  yeah?	
  [Reading]	
  On	
  the	
  
evening	
  of	
  the	
  Hanukkah	
  charity	
  bazaar,	
  I	
  took	
  my	
  mischievous	
  Davy	
  by	
  the	
  hand	
  and	
  



went	
  off	
  to	
  buy	
  krismes	
  prezents.	
  
	
  
[Back	
  in	
  the	
  studio]	
  
	
  
Vivi:	
  	
  You	
  can	
  hear	
  the	
  enthusiastic	
  reactions	
  of	
  the	
  group	
  with	
  comments	
  and	
  laughter,	
  
and	
  a	
  few	
  of	
  them	
  had	
  even	
  lived	
  in	
  the	
  East	
  End	
  of	
  London.	
  	
  After	
  the	
  opening,	
  the	
  story	
  
tells	
  of	
  how	
  the	
  main	
  character	
  and	
  her	
  son	
  Davy	
  bought	
  clothes	
  in	
  the	
  bazaar-­‐	
  a	
  pair	
  of	
  
shoes	
  for	
  the	
  daughter,	
  a	
  shirt	
  for	
  the	
  husband,	
  a	
  pair	
  of	
  trousers	
  for	
  Davy	
  and	
  a	
  coat	
  for	
  
the	
  mother	
  herself.	
  But	
  when	
  she	
  got	
  home	
  she	
  found	
  that	
  the	
  clothes	
  were	
  either	
  torn,	
  
the	
  shoes	
  were	
  both	
  for	
  the	
  same	
  foot,	
  and	
  everything	
  was	
  damaged.	
  So	
  Sima,	
  will	
  you	
  
read	
  the	
  end	
  of	
  the	
  story.	
  
	
  
Sima:	
  Of	
  course.	
  [reading]	
  When	
  my	
  old	
  man	
  came	
  home,	
  my	
  problems	
  really	
  began	
  in	
  
earnest.	
  He	
  looked	
  at	
  the	
  krismes	
  prezents	
  I’d	
  spent	
  so	
  much	
  on,	
  was	
  furious,	
  and	
  
decided	
  that	
  there	
  was	
  no	
  way	
  we	
  were	
  going	
  to	
  have	
  a	
  krismes	
  party,	
  and	
  not	
  only	
  that,	
  
but	
  we	
  were	
  going	
  to	
  have	
  a	
  Hanukkah	
  party	
  instead.	
  I	
  was	
  delighted	
  and	
  asked	
  him	
  
when	
  Hanukkah	
  was.	
  He	
  said	
  he	
  didn’t	
  know.	
  I	
  said,	
  How	
  come	
  you’re	
  a	
  Jew	
  and	
  you	
  
know	
  when	
  krismes	
  is	
  but	
  not	
  when	
  it’s	
  Hanukkah?	
  He	
  replied	
  that	
  krismes	
  came	
  every	
  
year	
  on	
  the	
  same	
  day	
  on	
  the	
  calendar,	
  but	
  Hanukkah	
  doesn’t,	
  and	
  he	
  promised	
  to	
  ask	
  the	
  
shammes	
  of	
  the	
  synagogue.	
  	
  
	
  
So	
  it	
  was	
  decided	
  that	
  this	
  year	
  we’d	
  celebrate	
  Hanukkah,	
  and	
  krismes	
  would	
  be	
  left	
  to	
  
the	
  goyim.	
  But	
  when	
  he	
  asked	
  the	
  shammes	
  when	
  Hanukkah	
  was,	
  the	
  shammes	
  looked	
  at	
  
him	
  as	
  if	
  he	
  was	
  crazy,	
  laughed	
  heartily,	
  and	
  said	
  that	
  “Hanukkah	
  was	
  two	
  weeks	
  ago.”	
  	
  
	
  	
  
Vivi:	
  Thank	
  you	
  Sima,	
  and	
  we	
  will	
  hear	
  more	
  from	
  Sima	
  in	
  a	
  minute.	
  But	
  first,	
  Sima	
  and	
  I	
  
were	
  at	
  a	
  Yiddish	
  weekend	
  in	
  2024	
  organised	
  by	
  the	
  Yiddish	
  Café	
  Trust,	
  a	
  charity	
  with	
  
the	
  aim	
  of	
  creating	
  a	
  broad	
  community	
  of	
  Yiddish	
  speakers	
  and	
  Yiddish	
  students	
  in	
  
Great	
  Britain.	
  	
  This	
  year,	
  more	
  than	
  60	
  participants	
  from	
  around	
  the	
  world	
  discussed,	
  
chatted	
  and	
  ate	
  together.	
  In	
  one	
  of	
  the	
  sessions	
  we	
  also	
  discussed	
  Katie	
  Brown’s	
  story	
  
with	
  many	
  interesting	
  experiences	
  around	
  the	
  Christmas	
  Hanukkah	
  mash-­‐up.	
  
	
  
[The	
  following	
  recordings	
  were	
  from	
  the	
  Yiddish	
  weekend]	
  
	
  
Joseph:	
  When	
  I	
  was	
  a	
  young	
  child	
  we	
  had	
  a	
  Christmas	
  tree	
  at	
  home	
  but	
  at	
  the	
  top	
  of	
  the	
  
tree,	
  we	
  didn’t	
  have	
  a	
  Christmas	
  angel,	
  but	
  a	
  star	
  of	
  David	
  [laughter].	
  It’s	
  true.	
  
	
  
Pam:	
  I	
  remember	
  in	
  school	
  the	
  christian	
  children	
  had	
  lovely	
  Christmas	
  presents,	
  clothes,	
  
shoes,	
  boots,	
  but	
  we	
  Jewish	
  kids	
  weren’t	
  jealous	
  because	
  we	
  thought	
  we	
  were	
  from	
  a	
  
higher	
  level.	
  So	
  we	
  weren’t	
  jealous.	
  
	
  
Justin:	
  I	
  understand	
  but	
  for	
  me	
  there	
  is	
  a	
  tension.	
  I	
  don’t	
  like	
  Christmas	
  because	
  it’s	
  a	
  
capitalist	
  festival.	
  
	
  
Tamara:	
  In	
  my	
  family	
  we	
  always	
  celebrated	
  Hanukkah	
  each	
  year,	
  but	
  also	
  Christmas	
  
with	
  our	
  Italian	
  Catholic	
  friends.	
  And	
  something	
  that	
  I	
  just	
  noticed	
  a	
  few	
  years	
  ago	
  is	
  
that	
  we	
  always	
  celebrated	
  Christmas	
  with	
  them	
  but	
  they	
  never	
  celebrated	
  Hanukkah	
  
with	
  us.	
  	
  	
  
	
  
Jake:	
  Yes,	
  I	
  think	
  that	
  the	
  tension	
  between	
  the	
  Jewish	
  and	
  secular	
  calendar	
  is	
  also	
  a	
  
question	
  of	
  who	
  says	
  what	
  time	
  is?	
  Is	
  it	
  Christmas	
  that	
  falls	
  on	
  a	
  different	
  day	
  each	
  year	
  
or	
  is	
  it	
  Hanukkah	
  on	
  a	
  different	
  day	
  each	
  year.	
  It’s	
  a	
  question	
  of	
  perspective.	
  But	
  really,	
  
the	
  people	
  in	
  the	
  story	
  had	
  no	
  Jewish	
  calendar	
  and	
  no	
  secular	
  calendar	
  [laughter].	
  	
  
	
  



[Back	
  in	
  the	
  studio]	
  
	
  
Vivi:	
  So	
  Sima,	
  what	
  do	
  you	
  think	
  of	
  this	
  cultural	
  mix,	
  and	
  did	
  you	
  do	
  anything	
  at	
  
Christmas	
  at	
  home?	
  
	
  
Sima:	
  At	
  home	
  we	
  celebrated	
  the	
  Jewish	
  festivals	
  not	
  the	
  non-­‐Jewish	
  festivals.	
  Our	
  
neighbours	
  were	
  Lithuanian	
  and	
  we	
  had	
  very	
  good	
  relations	
  with	
  them,	
  they	
  were	
  like	
  a	
  
second	
  family	
  to	
  us.	
  And	
  when	
  they	
  celebrated	
  their	
  festivals,	
  they	
  would	
  invite	
  us,	
  and	
  
when	
  we	
  celebrated	
  ours,	
  we’d	
  invite	
  them.	
  They	
  were	
  such	
  good	
  neighbours,	
  they	
  even	
  
learned	
  over	
  time	
  to	
  speak	
  Yiddish	
  and	
  even	
  learned	
  to	
  cook	
  my	
  mother’s	
  dishes.	
  This	
  is	
  
one	
  of	
  the	
  things	
  that	
  is	
  very	
  moving	
  to	
  me	
  because	
  a	
  few	
  years	
  ago	
  I	
  visited	
  Lithuania	
  
and	
  my	
  neighbours,	
  that	
  is	
  the	
  second	
  generation	
  of	
  them,	
  had	
  prepared	
  my	
  mother’s	
  
gefilte	
  fish	
  and	
  my	
  mother’s	
  tzimmes	
  and	
  another	
  few	
  special	
  dishes.	
  
	
  
Vivi:	
  And	
  were	
  they	
  good?	
  
	
  
Sima:	
  Wonderful.	
  And	
  they	
  looked	
  like	
  and	
  had	
  exactly	
  the	
  same	
  taste	
  as	
  my	
  mother’s.	
  
But	
  coming	
  back	
  to	
  what	
  we	
  did	
  –	
  another	
  thing,	
  my	
  neighbour	
  who	
  was	
  really	
  like	
  a	
  
second	
  mother	
  to	
  me	
  and	
  you	
  understand	
  that	
  she	
  was	
  Christian,	
  would	
  take	
  me	
  to	
  
church	
  with	
  her	
  and	
  she	
  used	
  to	
  say	
  that	
  two	
  gods	
  are	
  better	
  than	
  one	
  god.	
  
	
  
Vivi:	
  [laughs]	
  Why	
  not?	
  
	
  
Sima:	
  [laughs]	
  Why	
  not?	
  Doesn’t	
  do	
  any	
  harm.	
  
	
  
Vivi:	
  Sima,	
  in	
  the	
  story	
  we	
  just	
  read,	
  the	
  parents	
  feel	
  strongly	
  about	
  Jewish	
  culture	
  but	
  
didn’t	
  know	
  what	
  or	
  when	
  it	
  was.	
  Hanukkah	
  was	
  more	
  like	
  an	
  abstract	
  concept	
  than	
  a	
  
real	
  thing.	
  What	
  do	
  you	
  think?	
  
	
  
Sima:	
  I	
  don’t	
  completely	
  agree	
  with	
  that	
  because	
  I	
  don’t	
  think	
  they	
  had	
  such	
  a	
  strong	
  
feeling	
  for	
  the	
  Jewish	
  festivals.	
  We	
  see	
  in	
  the	
  story,	
  that	
  when	
  it	
  comes	
  to	
  Christmas,	
  the	
  
husband	
  said	
  of	
  course	
  he	
  knows	
  the	
  date	
  of	
  Christmas	
  because	
  it’s	
  in	
  the	
  secular	
  
calendar	
  but	
  he	
  had	
  no	
  idea	
  when	
  the	
  Jewish	
  festival	
  of	
  Hanukkah	
  is.	
  So	
  much	
  so	
  that	
  he	
  
didn’t	
  even	
  know	
  that	
  it	
  had	
  ended	
  a	
  few	
  weeks	
  earlier.	
  
	
  
Vivi:	
  You	
  are	
  listening	
  to	
  a	
  special	
  episode	
  of	
  the	
  Cockney	
  Yiddish	
  podcast	
  with	
  me,	
  Vivi	
  
Lachs	
  and	
  my	
  guest	
  Sima	
  Beeri	
  –	
  it’s	
  part	
  of	
  a	
  series	
  of	
  podcasts	
  looking	
  at	
  the	
  history	
  
and	
  culture	
  of	
  the	
  East	
  End	
  of	
  London	
  through	
  Yiddish	
  stories	
  and	
  songs,	
  and	
  their	
  
resonance	
  today.	
  This	
  episode	
  is	
  special	
  because	
  the	
  other	
  episodes	
  are	
  in	
  British	
  
English.	
  But	
  even	
  in	
  this	
  episode	
  we	
  have	
  English	
  words	
  –	
  the	
  words	
  that	
  were	
  spoken	
  
by	
  the	
  Yiddish-­‐speaking	
  East	
  End	
  Jews.	
  Katie	
  Brown	
  describes	
  how	
  they	
  spoke,	
  and	
  she	
  
uses	
  the	
  English	
  words	
  ‘Christmas	
  presents’,	
  ‘party’,	
  ‘profit’,	
  ‘evening	
  dress’,	
  and	
  others.	
  
And	
  this	
  brings	
  us	
  to	
  our	
  Cockney	
  Yiddish	
  phrase	
  of	
  the	
  week.	
  
	
  
Regular	
  listeners	
  will	
  know	
  that	
  each	
  podcast	
  has	
  a	
  Cockney	
  Yiddish	
  phrase	
  of	
  the	
  week.	
  
Our	
  phrase	
  today	
  is	
  –	
  I’m	
  not	
  going	
  to	
  say	
  –	
  but	
  it	
  was	
  often	
  used	
  in	
  London	
  –	
  and	
  we	
  can	
  
hear	
  it	
  in	
  a	
  streetsong	
  from	
  the	
  1950s.	
  A	
  few	
  years	
  ago,	
  my	
  mother’s	
  neighbour,	
  the	
  late	
  
Raymond	
  Kalman	
  sung	
  this	
  song	
  to	
  me:	
  	
  
‘Mayn	
  heym	
  in	
  ventvort	
  strit’	
  (My	
  Home	
  in	
  Wentworth	
  Street).	
  	
  
	
  



[From	
  archive	
  recording.	
  Raymond	
  singing]	
  
	
  
Mayn	
  heym	
  in	
  Ventvort	
  strit	
  
dort	
  iz	
  mir	
  zeyer	
  git	
  
mi	
  shtey	
  oyf	
  in	
  der	
  fri	
  
un	
  mi	
  trink	
  a	
  kapati.	
  
	
  
Di	
  luft	
  iz	
  zeyer	
  frish	
   	
  
fun	
  di	
  farshtunkene	
  fish	
  
keyner	
  fregt	
  undz	
  nisht	
  farvos	
  
mir	
  haltn	
  tsi	
  der	
  noz.	
   	
  
	
  
Dort	
  shteyt	
  Yidl	
  mit	
  zayn	
  fidl	
  
un	
  shpilt	
  a	
  melody.	
  
Es	
  iz	
  mir	
  git,	
  es	
  iz	
  mir	
  git	
  
in	
  mayn	
  heym	
  in	
  Wentwort	
  strit.	
  

My	
  home	
  in	
  Wentworth	
  Street	
  
It’s	
  really	
  good	
  for	
  me	
  there	
  
I	
  get	
  up	
  in	
  the	
  morning	
  
And	
  drink	
  a	
  cup	
  of	
  tea.	
  
	
  
The	
  air	
  is	
  very	
  fresh	
  
From	
  the	
  stinking	
  fish	
  
Nobody	
  asks	
  us	
  why	
  
We’re	
  holding	
  our	
  noses	
  
	
  
There	
  stands	
  Yidl	
  with	
  his	
  fiddle	
  
And	
  plays	
  a	
  melody	
  
It’s	
  good	
  for	
  me,	
  it’s	
  good	
  for	
  me	
  
In	
  my	
  home	
  in	
  Wentworth	
  Street.	
  

	
  
Vivi:	
  So	
  what	
  is	
  the	
  phrase?	
  
	
  
Sima:	
  A	
  cup	
  of	
  tea	
  
	
  
Vivi:	
  It	
  was	
  so	
  often	
  used,	
  every	
  reception	
  for	
  a	
  guest	
  was	
  called	
  in	
  England	
  a	
  kapati.	
  
Even	
  the	
  Whitechapel	
  poet	
  Avrom	
  Nokhem	
  Stencl,	
  who	
  almost	
  never	
  spoke	
  a	
  word	
  of	
  
English,	
  called	
  his	
  memoirs	
  of	
  London,	
  ‘My	
  First	
  kapati	
  in	
  Whitechapel’.	
  Sima,	
  why	
  do	
  
you	
  think	
  that	
  these	
  words	
  are	
  in	
  English?	
  
	
  
Sima:	
  Because	
  in	
  England,	
  in	
  my	
  mind,	
  a	
  cup	
  of	
  tea	
  is	
  not	
  simply	
  a	
  glass	
  of	
  tea,	
  it	
  is	
  
something	
  wider	
  and	
  lovelier,	
  and	
  when	
  people	
  meet	
  up	
  for	
  a	
  cup	
  of	
  tea,	
  they	
  meet	
  for	
  a	
  
chat,	
  they	
  meet	
  to	
  discuss	
  important	
  or	
  not	
  so	
  important	
  things.	
  It	
  represents	
  so	
  much	
  
more	
  than	
  just	
  sitting	
  down	
  with	
  a	
  glass	
  of	
  tea.	
  	
  
	
  
Vivi:	
  Ah	
  yes,	
  I	
  think	
  you’re	
  right.	
  In	
  other	
  songs	
  we	
  also	
  have	
  a	
  lot	
  of	
  English	
  words.	
  I’ll	
  
give	
  you	
  an	
  example	
  from	
  a	
  song	
  ‘Dem	
  nayem	
  hashiveynu	
  nazad’	
  (The	
  New	
  Take-­‐me-­‐
back).	
  It’s	
  about	
  the	
  pressure	
  of	
  life	
  in	
  London	
  in	
  around	
  1900.	
  Listen	
  to	
  the	
  lyric:	
  
	
  
Vivi	
  (sings)	
  
	
  
Git	
  a	
  blik	
  in	
  der	
  leyn	
  vet	
  ir	
  dortn	
  zen	
  	
  
file	
  mentshn	
  shteyn	
  aropgelozt	
  dem	
  kop	
  
tsvishn	
  zey	
  indermit	
  oyfn	
  korner	
  golstn	
  
strit	
  
shteyt	
  a	
  griner	
  yid	
  un	
  kikt	
  oyf	
  a	
  dzhob	
  

Look	
  down	
  the	
  Lane,	
  you’ll	
  see	
  there	
  
Many	
  people	
  standing	
  with	
  slumped	
  heads	
  
Amongst	
  them,	
  on	
  the	
  corner	
  of	
  Goulston	
  
Street	
  
Stands	
  a	
  new	
  immigrant	
  Jew	
  looking	
  for	
  a	
  job.	
  

	
  
So	
  we	
  have	
  a	
  lot	
  of	
  English	
  words	
  here:	
  lane,	
  street,	
  corner,	
  why	
  corner?	
  Why	
  them?	
  
	
  
Sima:	
  I	
  don’t	
  know	
  if	
  I	
  can	
  give	
  all	
  the	
  answers,	
  but	
  people	
  use	
  words	
  that	
  are	
  familiar	
  to	
  
them,	
  and	
  what	
  represents	
  what	
  they	
  want	
  to	
  say.	
  So	
  the	
  word	
  ‘lane’	
  in	
  England	
  has	
  a	
  
specific	
  significance,	
  and	
  as	
  long	
  as	
  everybody	
  understands	
  what	
  the	
  meaning	
  of	
  the	
  
word	
  ‘lane’	
  is,	
  they	
  use	
  that	
  word.	
  But	
  often...	
  I’ve	
  done	
  research	
  in	
  newspapers	
  and	
  
often,	
  if	
  you	
  look	
  at	
  notices	
  in	
  the	
  papers,	
  for	
  example,	
  if	
  you	
  want	
  to	
  find	
  a	
  flat,	
  it’s	
  often	
  
written	
  ‘kumt	
  arayn,	
  s’iz	
  tsvey	
  rumes’,	
  (come	
  in,	
  there	
  are	
  two	
  rooms)	
  and	
  so	
  on.	
  Of	
  
course	
  we	
  have	
  the	
  words	
  in	
  Yiddish,	
  but	
  it	
  fits	
  because	
  they	
  live	
  in	
  England,	
  in	
  London.	
  
	
  
Vivi:	
  So	
  that’s	
  interesting,	
  and	
  also	
  it’s	
  not	
  only	
  the	
  words	
  but	
  it’s	
  how	
  the	
  words	
  are	
  



constructed,	
  so	
  another	
  example	
  from	
  the	
  same	
  song:	
  	
  	
  
	
  
Vivi	
  (sings)	
  
	
  
A	
  yokl	
  hot	
  bald	
  derkent	
  az	
  a	
  griner	
  dort	
  
gayt	
  
hot	
  oysgetsoygn	
  zayne	
  hent	
  un	
  bavelkomt	
  
im	
  mit	
  a	
  fayt	
  

A	
  yokel	
  soon	
  saw	
  that	
  a	
  new	
  immigrant	
  is	
  
walking	
  past	
  there	
  
Stretched	
  out	
  his	
  hands	
  and	
  welcomed	
  him	
  
with	
  a	
  fight.	
  

	
  
Sima:	
  Yes,	
  they	
  make	
  them	
  Yiddishy.	
  	
  
	
  
Vivi:	
  Yes.	
  
	
  
Sima:	
  Yes,	
  just	
  like	
  recently,	
  everything	
  happens	
  on	
  zoom,	
  so	
  you	
  say	
  [in	
  Yiddish]	
  
zoomele,	
  and	
  it	
  makes	
  it	
  more	
  Yiddishy	
  [both	
  laugh].	
  
	
  
Vivi:	
  Can	
  you	
  think	
  of	
  another	
  example?	
  
	
  
Sima:	
  In	
  our	
  story	
  that	
  we	
  read	
  from	
  Katie	
  Brown,	
  the	
  title	
  is	
  krismes	
  prezents.	
  Why	
  does	
  
she	
  use	
  the	
  word	
  krismes	
  and	
  not	
  the	
  Yiddish	
  word	
  nitl?	
  It’s	
  also	
  interesting.	
  I	
  think	
  that	
  
she	
  wanted	
  to	
  include	
  specifically	
  what	
  she	
  felt	
  in	
  her	
  life	
  in	
  London	
  in	
  England.	
  And	
  this	
  
may	
  be	
  the	
  reason	
  that	
  she	
  chose	
  to	
  use	
  other	
  English	
  words	
  when	
  we	
  know	
  we	
  have	
  
Yiddish	
  words	
  for	
  them	
  and	
  you’ve	
  given	
  some	
  examples	
  of	
  those	
  in	
  the	
  text.	
  
	
  
Vivi:	
  Yes,	
  and	
  about	
  the	
  word	
  krismes,	
  I	
  think	
  they	
  might	
  not	
  have	
  used	
  the	
  word	
  nitl	
  so	
  
often	
  in	
  England	
  because	
  in	
  the	
  air	
  you	
  heard	
  ‘Christmas,	
  Christmas,	
  Christmas’.	
  
	
  
Sima:	
  Of	
  course.	
  It’s	
  one	
  of	
  the	
  things	
  that	
  we	
  adopt	
  as	
  people.	
  We	
  live	
  in	
  a	
  circle	
  where	
  
we	
  hear	
  words	
  that	
  everyone	
  knows	
  and	
  we	
  simply	
  use	
  the	
  words	
  we	
  hear.	
  
	
  	
  
Vivi:	
  When	
  we	
  discussed	
  this	
  phenomenon	
  at	
  the	
  Yiddish	
  weekend,	
  one	
  person	
  who	
  was	
  
raised	
  in	
  the	
  Hasidic	
  community	
  said:	
  
	
  
[Recording	
  from	
  the	
  Yiddish	
  weekend]	
  
	
  
H:	
  Of	
  course,	
  yes,	
  we	
  use	
  English	
  words.	
  Most	
  speakers	
  definitely	
  know	
  that’s	
  it’s	
  an	
  
English	
  word,	
  but	
  it’s	
  become	
  a	
  part	
  of	
  the	
  [says	
  in	
  English]	
  “vocabulary”	
  [laughter].	
  
“Vocabulary”	
  is	
  not	
  a	
  word	
  we	
  usually	
  use	
  [laughter].	
  Everyone’s	
  very	
  comfortable	
  with	
  
the	
  [English]	
  words	
  and	
  everyone	
  knows	
  which	
  words	
  you	
  can	
  use	
  in	
  Yiddish	
  and	
  which	
  
not.	
  For	
  example,	
  “supper”	
  no-­‐one	
  usually	
  uses	
  the	
  word	
  nakhtmol,	
  they	
  say	
  “supper”.	
  
And	
  there	
  are	
  lots	
  of	
  other	
  words.	
  And	
  there	
  are	
  also	
  differences	
  in	
  other	
  Hasidic	
  
communities.	
  So	
  the	
  London	
  community	
  will	
  use	
  specific	
  English	
  words	
  and	
  the	
  
American	
  community	
  will	
  use	
  different	
  English	
  words.	
  The	
  American	
  community	
  would	
  
say	
  “crossing”	
  the	
  street.	
  But	
  we’d	
  say	
  aribergeyn	
  the	
  street.	
  So	
  there	
  are	
  differences	
  in	
  
other	
  communities.	
  	
  
	
  
Vivi:	
  But	
  also	
  the	
  other	
  way	
  round.	
  Barry	
  describes:	
  
	
  
[Recording	
  from	
  the	
  Yiddish	
  weekend]	
  
	
  
Barry:	
  An	
  opposite	
  phenomenon,	
  Jews	
  born	
  in	
  England,	
  who	
  speak	
  English,	
  use	
  Yiddish	
  
words	
  for	
  some	
  things.	
  My	
  mother,	
  for	
  example,	
  only	
  spoke	
  English	
  –	
  she	
  heard	
  a	
  lot	
  of	
  
Yiddish	
  from	
  her	
  mother	
  and	
  father	
  but	
  she	
  didn’t	
  speak	
  any	
  Yiddish.	
  We	
  never	
  had	
  a	
  
conversation	
  in	
  Yiddish,	
  But	
  certain	
  things	
  she	
  only	
  said	
  in	
  Yiddish.	
  In	
  our	
  home	
  a	
  shisl	
  



[bowl]	
  was	
  always	
  a	
  shisl.	
  “Barry	
  give	
  me	
  the	
  shisl	
  in	
  the	
  kitchen”.	
  Often	
  words	
  to	
  do	
  
with	
  food	
  and	
  food	
  preparation.	
  A	
  fendl.	
  She	
  always	
  spoke	
  about	
  a	
  fendl.	
  I	
  can’t	
  
remember	
  the	
  first	
  time	
  I	
  heard	
  the	
  word	
  saucepan.	
  So	
  it’s	
  a	
  phenomenon	
  that	
  works	
  in	
  
both	
  directions.	
  
	
  
[Back	
  inthe	
  studio]	
  	
  
	
  
Sima:	
  I	
  must	
  say	
  that	
  for	
  us	
  at	
  home	
  it	
  was	
  exactly	
  the	
  same	
  thing	
  because,	
  for	
  example,	
  
when	
  you	
  say	
  in	
  English	
  ‘a	
  fridge’	
  yeah?	
  In	
  Yiddish	
  there	
  isn’t	
  a	
  word	
  for	
  such	
  an	
  object.	
  
So	
  we	
  adopted	
  the	
  words	
  we	
  had	
  in	
  other	
  languages.	
  So	
  for	
  example,	
  for	
  me	
  the	
  only	
  
word	
  I	
  knew	
  was	
  the	
  Russian	
  word	
  ‘Chaladilnik’	
  and	
  at	
  home	
  people	
  always	
  said:	
  “put	
  
this	
  into	
  the	
  chaladilnik,	
  take	
  this	
  out	
  of	
  the	
  chaladilnik”	
  and	
  so	
  on.	
  And	
  we	
  didn’t	
  use	
  the	
  
word	
  ayskastn	
  [Yiddish	
  for	
  fridge]	
  because	
  it’s	
  an	
  old	
  fashioned	
  word	
  for	
  a	
  box	
  that	
  you	
  
put	
  ice	
  in,	
  and	
  people	
  did	
  that	
  way	
  before	
  the	
  Second	
  world	
  War.	
  And	
  that	
  is	
  not	
  the	
  
same	
  thing	
  as	
  a	
  chaladilnik.	
  
	
  
Vivi:	
  Yes,	
  these	
  things	
  also	
  weren’t	
  exactly	
  the	
  same	
  in	
  different	
  countries.	
  	
  
	
  
Sima:	
  No,	
  because	
  later	
  when	
  we	
  were	
  in	
  Israel,	
  people	
  called	
  it	
  a	
  fidgidaire	
  because	
  in	
  
Hebrew	
  they	
  didn’t	
  have	
  a	
  word	
  yet	
  for	
  such	
  a	
  thing.	
  Now,	
  they	
  have	
  a	
  word	
  in	
  Hebrew,	
  
which	
  is	
  mekarer	
  but	
  earlier	
  they	
  simply	
  used	
  the	
  name	
  of	
  the	
  firm	
  like	
  in	
  English	
  they	
  
use	
  the	
  word	
  ‘hoover’.	
  	
  
	
  
Vivi:	
  [laughs]	
  Yes,	
  in	
  biblical	
  times	
  they	
  had	
  no	
  ayskastn!	
  
	
  
Sima:	
  [laughs]	
  Absolutely	
  not.	
  
	
  
Vivi:	
  So	
  let’s	
  hear	
  another	
  comment	
  from	
  the	
  Yiddish	
  weekend.	
  The	
  opportunities	
  for	
  
mixing	
  languages	
  is	
  very	
  interesting.	
  Let’s	
  finally	
  hear	
  from	
  Motl.	
  
	
  
Motl:	
  In	
  my	
  family	
  like	
  in	
  many	
  other	
  families,	
  when	
  my	
  parents	
  were	
  young	
  children,	
  
Yiddish	
  was	
  a	
  language	
  that	
  was	
  spoken	
  when	
  the	
  parents	
  didn’t	
  want	
  the	
  children	
  to	
  
understand.	
  But	
  for	
  me,	
  it’s	
  more	
  interesting	
  because	
  when	
  I	
  speak	
  Yiddish	
  to	
  my	
  
girlfriend,	
  my	
  parents	
  can’t	
  understand	
  us	
  [laughter].	
  
	
  
Vivi:	
  So	
  Sima,	
  we’re	
  finishing	
  in	
  a	
  few	
  minutes,	
  have	
  you	
  any	
  other	
  comments	
  on	
  what	
  
we’ve	
  heard	
  today?	
  
	
  
Sima:	
  Firstly,	
  thank	
  you	
  for	
  inviting	
  me	
  here	
  today.	
  It’s	
  been	
  a	
  pleasure	
  to	
  be	
  part	
  of	
  your	
  
podcast.	
  
	
  
Vivi:	
  For	
  me	
  too.	
  
	
  
Sima:	
  It	
  is	
  really	
  a	
  very	
  interesting	
  theme,	
  and	
  I’m	
  always	
  happy	
  to	
  discuss	
  Yiddish	
  and	
  
Yiddish	
  words	
  and	
  words	
  that	
  come	
  into	
  Yiddish	
  from	
  other	
  languages.	
  And	
  words	
  that	
  
we	
  Yiddish	
  speakers	
  put	
  into	
  other	
  languages.	
  That	
  is	
  the	
  mixture.	
  It	
  is	
  simply	
  a	
  mixing	
  
of	
  lives.	
  	
  
	
  
Vivi:	
  Yes,	
  thank	
  you,	
  thank	
  you	
  Sima.	
  The	
  Yiddish	
  language	
  always	
  contained	
  words	
  from	
  
languages	
  in	
  the	
  countries	
  where	
  Yiddish-­‐speaking	
  Jews	
  lived.	
  And	
  in	
  London,	
  the	
  
immigrants	
  used	
  very	
  specific	
  words	
  that	
  were	
  a	
  part	
  of	
  British	
  culture.	
  Its	
  eems	
  to	
  me	
  
that	
  the	
  language	
  itself	
  reflects	
  the	
  cultural	
  entanglement.	
  And	
  –	
  about	
  acculturation,	
  
what’s	
  more	
  British	
  than	
  a	
  cup	
  of	
  tea	
  and	
  Christmas	
  presents.	
  
	
  



And	
  that’s	
  all	
  folks	
  –	
  thanks	
  for	
  listening	
  to	
  our	
  Cockney	
  Yiddish	
  podcast	
  with	
  me	
  Vivi	
  
Lachs	
  and	
  my	
  guest	
  Sima	
  Beeri.	
  And	
  a	
  special	
  thank	
  you	
  to	
  the	
  organisers	
  and	
  
participants	
  of	
  the	
  Yiddish	
  weekend	
  and	
  the	
  Holocaust	
  Survivers	
  Centre	
  Yiddish	
  group.	
  
	
  
We	
  have	
  another	
  six	
  episodes	
  in	
  English	
  with	
  me	
  and	
  Nadia	
  Valman.	
  You	
  can	
  find	
  us	
  on	
  
most	
  podcast	
  platforms	
  and	
  also	
  through	
  our	
  website	
  cockneyyiddish.org	
  where	
  you	
  can	
  
find	
  more	
  information	
  and	
  download	
  all	
  the	
  songs	
  and	
  texts	
  in	
  Yiddish	
  and	
  English.	
  
	
  
This	
  podcast	
  is	
  produced	
  by	
  Natalie	
  Steed	
  of	
  Rhubarb	
  Rhubarb	
  for	
  Queen	
  Mary	
  
University,	
  and	
  supported	
  by	
  the	
  Arts	
  and	
  Humanities	
  Research	
  Council.	
  The	
  theme	
  
music	
  is	
  from	
  Klezmer	
  Klub’s	
  CD	
  Whitechapel,	
  mayn	
  vaytshepl.	
  Thank	
  you	
  for	
  listening.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  


